
Philosophie und Marxismus 
Jean-Paul Sartre 

 

Kehren wir zu unserem anfänglichen Problem zurück. Es geht immer darum, für oder 
gegen die Geschichte zu denken. Wenn man wie ich zugesteht, dass die historische 
Bewegung eine unaufhörliche Totalisierung ist, dass jeder Mensch in jedem Augenblick 
Totalisierender oder totalisiert ist, stellt die Philosophie das Bemühen des totalisierten 
Menschen dar, den Sinn der Totalisierung zu erfassen. 

Keine Wissenschaft kann die Philosophie ersetzen, denn jede Wissenschaft bezieht sich 
auf ein bereits begrenztes Gebiet. Die Methode der Wissenschaften ist analytisch, die 
der Philosophie kann nur dialektisch sein. Die Philosophie ist Befragung über die Praxis 
und damit gleichzeitig über die Menschen, das heißt über das totalisierende Subjekt der 
Geschichte. 

Es ist unwichtig, ob dieses Subjekt dezentriert ist oder nicht. Das Wesentliche ist nicht, 
was man aus dem Menschen gemacht hat, sondern was er aus dem macht, was man 
aus ihm gemacht hat. Was man aus dem Menschen gemacht hat, das sind die 
Strukturen, die Sinn-Einheiten, die die Geistes- und Sozialwissenschaften untersuchen. 
Was der Mensch macht, das ist die Geschichte selbst, das wirkliche Überschreiten 
dieser Strukturen in einer totalisierenden Praxis. 

Die Philosophie vermittelt beide. Die Praxis ist in ihrer Bewegung eine völlige 
Totalisierung, aber sie läuft immer nur auf Teiltotalisierungen hinaus, die ihrerseits 
überschritten werden. Der Philosoph ist derjenige, der versucht, dieses Überschreiten 
zu denken. 

Dazu verfügt er über eine Methode, die einzige, die der Gesamtheit der historischen 
Bewegung in einer logischen Ordnung Rechnung trägt: den Marxismus. Der Marxismus 
ist kein festes System; er ist eine Aufgabe, ein auszuführender Entwurf. Aus allen 
möglichen Gründen ist in der Ausführung dieser Aufgabe ein Stillstand eingetreten. Die 
Marxisten haben es zu lange abgelehnt, die neuen Erkenntnisse über den Menschen zu 
integrieren, dadurch ist der Marxismus verarmt. Die Frage heute ist, ob wir ihm wieder 
Leben einflößen wollen, indem wir ihn erweitern und vertiefen, oder ob wir ihn lieber 
sterben lassen. 

Auf den Marxismus zu verzichten hieße, darauf zu verzichten, den Übergang zu 
verstehen. Nun glaube ich aber, dass wir immer im Übergang begriffen sind, immer 
dekomponieren, indem wir produzieren, und produzieren, indem wir dekomponieren: 
dass der Mensch in bezug auf die Strukturen, die ihn bedingen, ständig „hinaus“ ist, weil 
es noch etwas anderes ist, das ihn sein lässt, was er ist. Ich verstehe also nicht, dass 
man bei den Strukturen halt macht: für mich ist das ein logischer Skandal. (Jean-Paul 
Sartre; in: Günther Schiwy, Der französische Strukturalismus, S. 212/213) 

 


